
1 

Dimanche AB07 15 février 2026 
 

I- LECTURES BIBLIQUES 
 
 

 
1ère lecture  
LÉVITIQUE 19/1-2,17-18 
 
2e lecture  
 1 CORINTHIENS 3/16 -23  
 
3ème lecture - Évangile  
MATTHIEU 5/38-48  
 
Ces lectures sont présentes sur la page précédente et sous onglets actifs s’ouvrant sur « La 
Bible en ligne » proposée par l’ABF   
 
 

********** 
 
 

II- NOTES/ COMMENTAIRES/ MÉDITATIONS 
 
- 1q22-hom 
Notes pour cet évangile au  7e dimanche de A  
Texte Luthérien Année  1 = 19/10/97 
 

❖​ ESQUISSE​ ​ ​  
 
Günter BERNDT 
 Heinz ZAHRNT écrit : Il existe un test infaillible pour savoir si la chrétienté prend au 
sérieux  la révolution anthropologique à réaliser lorsqu’on suit Jésus-Christ.  
C’est le comportement en présence du Sermon sur la Montagne. 
S’agit-il d’une image idéale de la société dont la réalisation sur terre, qui serait bien 
souhaitable, n’est pas possible ? Les exigences et les promesses radicales de Jésus sont-elles 
donc inaccessibles ? Parce que les circonstances ne le permettent pas ? 
Ou bien, ne faut-il pas reconnaître que l’avenir de notre monde dépend de la question de 
savoir si, oui ou non,  cette révolution, donc ce changement radical de l’être humain et des 
circonstances, sera rendue réalisable. 
Le décalage entre la situation de notre monde, en gros et dans les détails, et les promesses et 
les exigences de Jésus-Christ apparaît d’une façon particulièrement claire dans notre 
péricope. On en trouve le reflet dans les constatations de  l’approche : « On n’y arrivera 
pas ! » 
La divergence n’est pas seulement dans les circonstances. L’être humain lui-même ne 
correspond aucunement aux définitions ou exigences.  De là la conclusion générale que les 
promesses et les exigences du Sermon sur la Montagne sont irréalisables.  
On va même jusqu'à se demander si leur mise en pratique ne serait pas dangereuse, parce 
qu’on ouvrirait nos portes toutes grandes à l’afflux des méchancetés. Martin Luther a 
lui-même dit que le Sermon sur la Montagne n’a rien à faire à la Maison Communale ou au 



2 

palais du gouvernement.  D’où la conclusion qu’on tire encore maintenant : on ne peut pas 
gouverner sur base du Sermon sur la Montagne. Souvenons-nous des avis des politiciens 
confrontés avec le mouvement pour la paix ! Le scepticisme est le plus grand précisément 
lorsqu’il s’agit de parler de paix. Pacifiste ! devient alors une injure, le pacifiste est un rêveur 
illuminé ! 
Le sermon sur la Montagne est ainsi devenu une belle pièce de littérature, il sert à réjouir et 
édifier les âmes pieuses, pièce de valeur inappréciable dans le trésor culturel de l’Occident. 
POURTANT, il faut bien comprendre qu’aujourd’hui encore, il s’agit d’un texte politique 
actuel, excitant, provoquant dont nous ne pouvons pas éviter l’impact.  
Il est vrai que les circonstances ne sont pas propices (pas convenables !).  
Il est vrai que les conditions de vie en société influent sur notre manière de penser. 
Il s’agit bien de changer ces circonstances, ce qui ne sera possible que par un changement de 
la façon de penser, des mentalités.   Serait-ce un cercle vicieux ? 
Mais c’est bien cela le thème du Sermon sur la Montagne : le cercle vicieux est rompu ! 
C’est cela la révolution anthropologique, le changement radical de l’être humain. 
C’est la raison pour laquelle j’ai choisi une lecture complémentaire en Matthieu 6/24-34. Il 
me paraît que ce texte nous donne la clé pour actualiser les exigences de Jésus, les rendre 
possibles et réalisables. Vous ne pouvez servir deux maîtres ! Qui est le Mammon ? C’est ce 
monde conditionné par l’avoir, par la possession.   

Aujourd’hui, il faudrait dire : « Vous ne pouvez pas servir Dieu et le capital ». 
Il faut servir Dieu, il faut lui faire confiance, s’abandonner à lui et non au capital. 
Alors notre vie sera conditionnée par l’être, être accepté, être libéré. 
On n’a alors plus besoin de se partager entre les domaines publics et privés.  
L’éthique du changement conditionne le privatissime tout aussi bien que le politique. 
C’est la radicalité de la révolution permanente, de la transformation, du changement. 
C’est confirmé chaque fois que nous sommes sérieux lorsque nous disons :  

Seigneur, aie pitié de moi !  ou Tes péchés sont pardonnés !  
Le culte qui est humiliation et adoration.  

 
Voir en contexte ce que ZAHRNT dit pour rendre tout cela plausible en confrontant  l’amour 
motivant avec l’amour critiquant. 
Le Sermon sur la Montagne devient une vraie exigence/prétention en un double sens : 

■​ c’est un scandale, un scandale public, les chrétiens cessent d’être des piliers de la société. 
■​ c’est un grand encouragement ; nous devenons capables de tout. La paix devient possible ! le 

partage devient possible !  Le changement devient possible !  
Nous ne sommes plus les soutiens de la société, mais nous faisons plus que la critiquer,  
nous la transformons ! 
 
Il s’agit de parler de ces circonstances qui ne sont pas celles que Dieu voudrait qu’elles 
soient. Reconnaître la fragilité d’une société contestable et modifier les circonstances 
déterminantes. 
Il faudra alors aborder la question des animosités et des préjugés hostiles.  
Ce faisant, ne pas oublier les circonstances quotidiennes, animosités dans les familles, entre 
voisins, dans les groupes, et ne pas oublier les préjugés.  
Gardons-nous cependant de nous retirer dans le  cercle « privé », sous prétexte que nous ne 
sommes pas compétents pour la politique et pour l’économie. Il est bien sûr évident que nous 
manquons d’informations au sujet des mécanismes du capitalisme. Pourtant, il ne faut pas 
fuir ces thèmes, mêmes si nous avons en nous plus de questions que de réponses.  
Lorsqu’on se met à penser aux circonstances à partir du point de vue des pays pauvres, on est 
bien vite amené à se poser des questions à propos de l’économie mondiale.  



3 

■​ Où est la justice ? 
■​ Qu’est-ce que le partage ? 

- Les états du G-7 négocient sur l’économie mondiale. Quelle arrogance lorsque nous 
pensons que 7 pays (10 % de la population), parce qu’ils sont riches, disposent de tous.  
- A Berlin,  le responsable de l’éducation décide de prélever un minerval sur les études, parce 
que ce qui ne coûte rien n’a pas de valeur. Il ne pense qu’à l’argent et non au zèle, à la peine, 
au renoncement, à l’étude. Seul l’argent compte, pour lui. 
- Peter Ustinov a dit une fois : « On est venu me demander de l’argent pour toutes sortes de 
choses, sauf pour l’armement ! 
Au prédicateur de trouver l’exemple qui sera utile à sa communauté ! 
Mais qu’il ne recule pas devant le risque d’impopularité ou devant le politique. 
Sa fidélité ne concerne pas les lois et la constitution mais le Royaume de Dieu. 
C’est vrai, les circonstances sont défavorables, et les humains aussi. Nous les premiers. 
Alors, que notre description des circonstances (de la vie comme du capital) ne tourne pas en 
accusations ou en pleurnicherie. Nous sommes nous-mêmes acteurs dans cette célébration. Il 
s’agit de notre libération, de notre transformation.  Il faudra donc  

■​ savoir dans quelle mesure nous permettons que notre vie soit conditionnée par l’argent,  
■​ prendre conscience de ce que cela signifie de faire dépendre notre vie du fait que Dieu est 

bon pour nous et qu’il nous fait du bien.  
L’ayant fait, nous nous conduisons autrement,  avec nous-mêmes, avec les autres, avec 
l’environnement. Nous découvrons alors la règle fondamentale du Royaume de Dieu : il 
libère des capacités invraisemblables et rend courageux. 

●​ La chemise et le manteau ​  
Le monde nous enseigne qu’il faut croître et multiplier. Le Royaume de Dieu nous apprend à 
donner et à partager. Dieu a mis une plénitude de richesse dans ce monde, il y a assez pour 
tous, c’est nous qui avons inventé la pauvreté. 

●​ marcher un mile et un 2e​  
Dans le temps, c’était la corvée méprisée. Le chrétien est corvéable : il est capable de 
partager son temps avec d’autres. 

●​ Aimer ses ennemis​  
C’est le comble ! Partager notre vie avec eux ! Ne pas prendre la vie, mais l’accorder. Enlever 
l’animosité, inventer un nouveau comportement. Voir dans la liturgie la prière de 
Ravensbrück. 

●​ Désarmer  (La F.N. ! ! !)    
Penser plus aux relations entre les humains qu’au sauvetage de l’industrie de l’armement. 
Egalement : savoir désarmer avec amour (avec humour ? !) 
La prédication devrait donner du courage, permettre d’échapper à la résignation, à 
l’absentéisme.  Il faudrait faire prendre conscience de capacités ignorées venues de 
l’Evangile. Le chrétien est capable de fournir des démonstrations de vie changée.  
Faire de petits pas grâce au pouvoir immense de la révolution anthropologique.  

Conversion et foi = des démonstrations pour l’exemple ! 
 
 

❖​ CONTEXTES 
 
La force motivante de l’amour,  
​ c’est faire que la justice exécute les condamnés de façon humaine 
La force critique de l’amour, 
c’est faire que la peine de mort disparaisse et que les conditions de détention soient plus 
humaines. 



4 

La force motivante de l’amour,  
encourage les soldats qui font la guerre. 
La force critique de l’amour, 
leur fait mépriser et éliminer la guerre en tant que moyen politique 
La force motivante de l’amour,  
exhorte le commerçant à être honnête 
La force critique de l’amour, 
cherche s’il le faut à transformer un système économique injuste. 
La force motivante de l’amour,  
rend les gens plus fidèles à leur nation-patrie 
La force critique de l’amour, 
est critique à l’égard des nations et recherche les relations supranationales. 
La force motivante de l’amour,  
se préoccupe surtout de la personne, la met en mouvement,  
lui donne une bonne conscience 
La force critique de l’amour, 
le fait mais va plus loin, elle s’adresse aussi aux structures, les remet en question et pousse au 
changement, à la guérison. 
Pour réaliser cela, il faut prendre le parti des pauvres et des opprimés. 
Lorsque la chrétienté prend ses responsabilités politiques pour la conservation du monde, elle 
le fait toujours avec un préjugé : ceux qui souffrent ont toujours raison.  

Il faut chercher à les délivrer aux dépens de ceux qui les oppriment. 
Jean-Baptiste Metz a dit : Je suis persuadé que le carrousel de la politique tournerait à gauche  
s’il était mu par la force de l’Evangile en jouant la mélodie du Sermon sur la Montagne.  
Reste à savoir si les Eglises seraient prêtes à payer le prix d’une telle prise de parti. 

 
***** 

�​ Notes pour le 7e dimanche A 
 
E.LECLERCQ​ ​ ​                                
Matthieu 5/38-48 
 
Jésus insiste sur la qualité du cœur. Ainsi, il libère la Loi du légalisme et du conformisme; il 
la ramène à sa véritable inspiration et en montre la vraie perfection qui réside essentiellement 
dans l'amour. Seul celui qui aime accomplit la Loi.  D'autre part, Jésus parachève la loi en 
donnant à cet amour sa pleine dimension: dimension d'universalité. L'amour du prochain doit 
s'étendre à tous les hommes, même aux ennemis. Il doit être une volonté de bien à l'égard de 
tous, une bienveillance universelle. ​  
Vous serez donc, vous, parfaits...  comme votre Père céleste est parfait ! 
De quelle perfection s'agit-il ? Sûrement pas de celle qui repose sur la Loi. Paul écrit: "Il est 
évident que nul n'est justifié devant Dieu par l'observance de la Loi: celui qui est juste, c'est 
par la foi qu'il vivra ! celui qui accomplira les prescriptions de la Loi en vivra ! (Gal 3/11-12). 
Par elle-même, la loi ne peut que donner la connaissance du bien, non la force de l'accomplir.  
La perfection chrétienne nous situe dans la voie de l'amour accompli, qui définit l'Etre et 
l'Agir de Dieu lui-même, au prix d'un dépassement de la lettre. Jésus prend à contre-pied les 
prescriptions anciennes, non pour abolir mais pour proposer le dépassement vécu. 
Pour Lui, il ne s'agit pas de prescrire un nouveau rigorisme (qui serait d'ailleurs décourageant 
!) Ni d'encourager un élitisme qui pourrait conduire vers un néo-pharisaïsme réservé à des 
purs. L'appel de Jésus n'est pas réservé à quelques privilégiés de la vertu. Il est destiné à ceux 



5 

qui ont "faim et soif de la justice, et qui sont persécutés pour elle à cause de lui et de 
l'Evangile".  A ceux qui vivent la subversion de l'amour. 
 
Lévitique 19/1-5,17-18 
L'intérêt du Lévitique est de rappeler des valeurs permanentes et des intuitions propres à la 
foi du peuple de Dieu. Dans notre passage, la sainteté du croyant se fonde non sur sa vertu 
personnelle, mais sur la sainteté de Dieu: il s'agit de l'imiter. Dans ce passage (écrit pour 
Israël en exil, donc dans un climat d'oppression et d'hostilité), la haine est déjà proscrite, le 
commandement de l'Amour du prochain est vivement souligné. 
 
 
1 Corinthiens 3/3, 16-23 
Il n'y a ni opposition ni priorité entre l'Eglise et le fidèle: l'un est nécessaire à l'autre, le saint 
Esprit est principe pour les deux. Dès le début, le christianisme a réussi à unir le collectif et 
les personnalistes. L'Eglise est, collectivement, l'édifice, le temple de Dieu. Mais le principe 
qui fait d'elle un temple existe en chaque fidèle et fait de lui également un temple. Y.Congar 
Paul évoque une communauté édifiée par le travail que le Christ appelle à réaliser: Quitter le 
temple de Jérusalem pour constituer un sanctuaire nouveau, propriété de Dieu, mis à part par 
lui.  
"Vous êtes au Christ et le Christ est à Dieu". 
Habitué à considérer l'unité de l'Eglise comme une unité de doctrine et de liturgie, le croyant 
s'inquiète quand il découvre des aspects de la vie de l'Eglise qui font douter de cette unité.  
Le catholique (ancien style) y voit un signe de décadence et se fait ... des soucis pour l'avenir 
de l'Eglise.  
Paul a rencontré ces problèmes avec l'Eglise de Corinthe. Il nous dit: "Pas de panique".  
Son argumentation n'est pas basée sur son autorité ni sur sa fonction de "représentant du 
Christ". Il argumente à partir de l'événement. C'est le Christ qui unit les chrétiens entre eux  et 
qui fait leur unité.  Il faut que le Christ soit pleinement accompli, aussi bien 
dans la vie de chacun que dans celle de la communauté.​
Tout ce qui empêche cela doit être écarté. Tout ce qui favorise cela est bon. 
 

***** 

 
�​ PPT (17 /07/07) 

Henri FRANTZ 
Aimez et priez afin d’être vraiment fils et filles de votre père céleste. 
Aimer, c’est vouloir le bien de l’autre. Prier, c’est demander à Dieu de nous aider à le faire. 
Le Père qui aimerait tant se reconnaître dans ses fils et ses filles est toujours prêt à nous aider. 
Si l’amour du prochain est un commandement ancien, la haine de l’ennemi, avec les actes 
qu’elle engendre,  est un ajout humain. Nous le justifions souvent comme un mal nécessaire 
pour écarter le danger et écraser l’adversaire. 
Mais notre Père céleste aime les pécheurs, sa haine à lui reste tournée vers le mal, le péché. 
Aimer, c’est vouloir le bien de l’autre, même de celui qui te fait du mal, voilà la perfection de 
notre Dieu. 
Et l’amour, c’est aussi son arme pour nous convaincre de changer de vie et de le suivre 
jusque dans sa perfection divine. 
 

***** 
 
 


